
96 РУССКАЯ ПОЛИТОЛОГИЯ — RUSSIAN POLITICAL SCIENCE. 2025. № 3 (36)  
ИСТОРИЯ, ДИПЛОМАТИЯ И ЦЕННОСТИ В СОВРЕМЕННОМ МИРЕ

СОЦИАЛЬНО-АНТРОПОЛОГИЧЕСКИЙ СМЫСЛ 
ПОВОРОТА К ТРАДИЦИЯМ

Аннотация

Одной из множества тенденций поздней современности, проявившихся в#первой четвер-
ти XXI#в., выступает поворот к�традиции, имеющий свою специфику, динамику, формы 
и#практики, целеполагание в#каждой стране. Прежде всего, он происходит в#условиях бес-
прецедентного вызова технологического развития человеческого рода. В#идеологии пост-
гуманизма основной преодолеваемой традицией назначен сам человек#/ человеческий 
род. Поэтому приоритетными для антрополого-экзистенциального осмысления поворота 
к�традиции становятся вопросы: как вырваться из догматического мировоззренческого 
сна утопий мира модерна, как уйти от навязанного алгоритма «усталости быть человеком» 
(В.#Варава), где взять силы и#смыслы для жизнестойкости и#жизнеспособности.
В мировоззренческом плане поворот к#традиции означает борьбу за переконфигурацию 
спектра мировоззрений эпохи модерна, деконструкцию позиции гегемонии позитивист-
ского секулярного канона социального развития. В#теоретико-методологическом аспекте 
дальнейшего развития социально-гуманитарных наук также требуется наращивание по-
зиций парадигмы «рефлексивного традиционализма», позволяющей не только компенси-
ровать крайности технократизма модерна, но и#осуществить проактивную гуманитарную 
экспертизу всех социально-антропологических стратегий XVIII–XXI#вв. Не менее сложным 
выступает и#процесс институциональной пересборки конституции Нового времени (по 
Б.#Латуру), ибо процесс институционального генезиса политического, экономического и#со-
циокультурного дизайна исторической «матрицы» модерна проходил явно и#динамично 
с#эпохи Ренессанса и#Реформации.
Таким образом, мы можем априорно утверждать, что поворот к� традициям требует 
определенного периода времени для последовательной переоценки и# конституиро-
вания социально-исторической матрицы аксиомодерна. Наиболее сложным выступает 
антрополого-экзистенциальный момент поворота к#традиции, поскольку он подразуме-
вает наличие осознанной интенции и#воли к#смыслам, мужества и#стойкости, мудрости 
и#творчества от исторического субъекта современности, готовности к#экзистенциальным 
практикам мира традиций.

Ключевые слова: поворот к#традиции, рефлексивный традиционализм, социально-ан-
тропологический смысл, модерн.

Авторы 

Агапов Олег Дмитриевич
Доктор философских наук, 
Казанский инновационный университет 
имени В.Г. Тимирясова 
(Казань, Россия)

Волобуев Сергей Григорьевич
Заместитель генерального директора, директор Депар-
тамента социальных и#гуманитарных проектов ООО «ICS 
Consulting», старший научный сотрудник Российского 
научно-исследовательского института культурного и#при-
родного наследия имени Д.С. Лихачева (Институт насле-
дия), эксперт Центра социально-консервативной политики
(Москва, Россия)



97Агапов О.Д., Волобуев С.Г. Социально-антропологический смысл поворота 
к традициям

в#своей полноте они сообщают челове-
ку перспективу его развития как лично-
сти, способной к#духовному развитию, 
обретению полноты бытия, пережива-
нию жизни как творческого процесса 
восхождения от своего существования 
к#сущности, от «убледненного прозяба-
ния в#отчужденных формах», по Л. Кар-
савину, к#симфоническому развитию.

В частности, С.А. Кравченко отме-
чает, что в#современном мире жесткая 
позитивистская программа социаль-
ного познания выступает основанием 
для формирования многочисленных 
практик культуры отмены, поскольку 
в#ней доминирует аисторическая уста-
новка на игнорирование ценностей 
и#различий в#культурно-историческом 
бытии народов. Среди основных прак-
тик культуры отмены он отмечает «(1) 
и# введение нелегитимных «правил» 
в#отношениях с#незападными суверен-
ными странами с#целью сдерживания 
их развития; (2) и#попытки стереть исто-
рическую память народов мира о# по-
следствиях имперской политики; (3) 
и# искусственно формируемая диспер-
сия добра и#зла; (4) и#инсценировка по-
литических провокаций, нацеленных на 
«исключение» из мирового сообщества 
стран, выступающих за многополярный 
мир; (5) и#«свертывание» пространства 
народной дипломатии, культурных 
мобильностей; (6) и#организация скан-
далов, нацеленных на «изоляцию» 
и# расчеловечивание оппозиционных 
политиков; (7) и#создание «цифрового 
занавеса»; (8) и#«отмена» гомо сапиенс, 
которому противопоставляется постче-
ловек и#трансгендерные практики; (9) 
и#«научное обоснование» возможности 

Думали

Думали: нищие мы, нету у�нас ничего,
А как стали одно за другим терять,
Так, что сделался каждый день
Поминальным днем, —
Начали песни слагать
О великой щедрости Божьей
Да о�нашем бывшем богатстве.

1915#г. [3]
А. Ахматова

Введение

Традиции, как, впрочем, и#иные яв-
ления социально-гуманитарного 
познания, склонны ускользать 

от современного типа научно-иссле-
довательских программ, поскольку 
традиция#— это форма бытийного от-
ношения, социально-онтологический 
процесс, а#не вещь или вещи, которые 
настроен познавать позитивистский 
канон социальных наук. По М. Шелеру 
формат социогуманитарного познания, 
предложенный О. Контом, просто не 
готов к# восприятию традиций, ибо он 
изначально ставит под сомнение важ-
нейшее антропологическое качество 
человеческого бытия как ordo amor, 
а#из всех возможных типов знания при-
знает знание ради господства над при-
родой и# социумом, игнорируя уровни 
познания, конституирующие духовные 
качества человека как личности. Иными 
словами, позитивистская научно-ис-
следовательская программа просто 
не настроена воспринимать явления 
и#процессы духовного бытия#— станов-
ления человеческого рода, имеет ре-
дуцированный характер. Вместе с#тем, 
как напоминает В. Малявин, каждая из 
форм (по)знания: научно-техническая, 
коммуникативно-образовательная 
и#сотериологическая,#— конституирует 
определенную структуру человеческо-
го бытия, открывая для каждого из нас 
«средства для поиска идентичности» 
[11], ресурс для становления субъект-
ности. Полагаем, что в# современной 
России, как и# во всех государствах 
позднего модерна, востребованы все 
три формы# — уровни (по)знания, ибо 



98 РУССКАЯ ПОЛИТОЛОГИЯ — RUSSIAN POLITICAL SCIENCE. 2025. № 3 (36)  
ИСТОРИЯ, ДИПЛОМАТИЯ И ЦЕННОСТИ В СОВРЕМЕННОМ МИРЕ

«ограниченных» ядерных, химических, 
эпидемиологических катастроф; (10) 
и#«исключение» любой критики и#лю-
бых моделей, оппонирующих глобаль-
ной либерализации, и#т.д.» [9, с.#168].

Действительно, мы живем в# ус-
ловиях альтерглобализации,  суть 
которой в# том, что набирают силу 
тренды суверенизации (через кон-
цепцию многополярного мира) и# ре-
традиционализации. Ревитализация 
традиций подразумевает по С.А.#Крав-
ченко: 

а) сложную интеграцию «социаль-
но-политического, идеологического 
и# теологического знания, софункци-
онирование которого нацелено на 
формирование всесторонне развитой, 
социально ответственной личности, на-
ционального человеческого капитала 
как залога становления новой суверен-
ной России» [9, с.#174];

б) обретение суверенности социаль-
но-политического знания в#России, вы-
ражающейся «в развитии совокупности 
национально ориентированных теорий, 
нацеленных на изучение современных 
трендов сложности и# нелинейности 
становления многополярного мира» 
[9, с.#177].

Поворот к# традиции, по А.В. Щип-
кову, сегодня# — это мировоззренче-
ский выбор и# стратегия, отражающая 
«стремление современных обществ 
вернуться к#высшему призванию и#ма-
гистральному пути истории, с#которого 
им однажды довелось свернуть» [20, 
с.#45]. Более того, согласно В.Н. Шевчен-
ко, российское общество осознает, что 
«традиция#— зрелый выбор столетий 
и� поколений; это установление, соз-
данное каким-то в#тысячу раз лучшим 
способом, чем изобретение людьми 
искусственных схем и# конструкций. 
Она формируется постепенно, помогая 
передавать информацию через време-
на и#пространства и#обнаруживает себя 
лишь через длительные промежутки 
времени, проявляясь как неписанная 
конституция, особая разновидность 

ценностей, добытых и# завещанных 
коллективным опытом людей. Именно 
через традицию, т. е. через сохранение 
социумом своей качественной опреде-
ленности как некоей константы обеспе-
чивается его «врастание в�будущее» [19, 
с.#89]. Примером наиболее успешного 
синтеза традиций и# новаций сегодня 
выступает Китайская народная респу-
блика, где политическая элита пришла 
к#выводу о#том, «что эффективное раз-
витие страны возможно, когда иннова-
ция направлена не против традиции, 
когда она действует так, что развивает 
и# обогащает традицию» [19, с.# 31]. 
А.В.#Михайловский отмечает, что в#XIX–
XX#вв. в#Германии и#не только сформи-
ровались две парадигмы восприятия 
традиции: 1) парадигма компенсации 
(кризисных явлений модерна), и 2) про-
активная парадигма [12, с.#22]. 

Иначе говоря, речь идет о#двух мето-
дологических стратегиях, предусматри-
вающих деконструкцию сложившейся 
за XVIII–XXI#вв. парадигмы мышления, 
реализация которых открывает воз-
можность для:

- конструирования и# институали-
зации гуманитарного суверенитета 
России и#иных стран позднего модерна 
в#условиях формирующейся полицен-
тричной мир-системы;

- выстраивания бытия человеческо-
го рода как «всечеловеческой» цивили-
зации. 

Как отмечает А. В. Смирнов, концепт 
«всечеловеческое» вводится в# XIX# в. 
Н.Я. Данилевским. В# теоретико-мето-
дологическом и#политико-прикладном 
планах осуществить всечеловеческое#— 
не значит подавить индивидуальность. 
У# каждой части# — своя осмыслен-
ность, которую в#рамках глобализации 
пока не удалось увидеть [15, с.# 402]. 
Следовательно, «полицентричность 
всечеловеческого неизмеримо богаче 
моноцентричности общечеловеческо-
го» [15, с.#401].

В этих условиях академическое 
сообщество России должно быть го-



99Агапов О.Д., Волобуев С.Г. Социально-антропологический смысл поворота 
к традициям

тово развивать, на наш взгляд, пост-
традиционалистскую концепцию по-
литической и#социальной философии, 
выстраивать методологический канон 
«рефлексивного традиционализма». 
Данное обстоятельство диктует моби-
лизационный стиль мышления. В#част-
ности, А.С. Панарин в#начале XXI#в. писал 
о# том, что первой чертой «грядущего 
состояния российской политической 
культуры» должна стать «мобилиза-
ционная культура, контрастирующая 
с# нынешним состоянием предельной 
расслабленности и# деморализации» 
[14, с.# 410]. Также и# Р.И. Соколова от-
мечает, что в#социально-гуманитарных 
науках, начиная с# 1960–1970-х годов 
традицию понимают: 1) «как основной 
символический мобилизационный ре-
сурс социальной системы», 2) «как опре-
деленную социальную программу», 
3)#«как регулятивный институт», 4)#как 
способ установления легитимности 
культурного и# социального порядка, 
5)#«как совокупность передающихся из 
поколения в#поколение духовно-нрав-
ственных образцов, а#также институтов 
и#норм». Таким образом, «традиция по-
нимается, в#сущности, как форма орга-
низации огромного числа индивидуаль-
ных воль в�единый творческий проект, 
как фактор объединения множества 
индивидов в#сообщество, как условие 
стабильности общества, сохранения 
элементов консенсуса» [16, с.#49].

В нынешней исторической ситуации 
борьба за традицию (по А.В.#Щипкову) 
разворачивается не только в#историко-
культурной и#институциональной сфе-
рах, но и#в#сфере антропологической, 
где уход от традиции#— это уже разрыв 
с#антрополого-антропными основания-
ми человеческого бытия, его эвтаназия 
и#аннигиляция на путях киборгизации 
и#мутагенезов трансгуманизма. Иными 
словами, если ранее под ветхой тради-
цией были объявляемые архаическими 
определенные социальные структуры 
и# институты (брака, государства, ци-
вилизации, культуры), то ныне такой 

преодолеваемой традицией назначен 
сам человек# / человеческий род [8]. 
Как показывает Э. Тодд, трансгуманизм 
и# его конкретное проявление «транс-
гендерность#— это, по сути, отрицание 
биологической реальности», «это фор-
ма нигилизма, ухода от реальности», 
а# «трансгендерная идеология� — это 
один из флагов нигилизма, который те-
перь определяет западное общество, 
стремящееся к�разрушению не только 
предметов и�людей, но и�самой реаль-
ности» [17, с.#327].

Что касается института государства, 
то его судьба решается в# очередном 
раунде дискуссий между глобалистами 
и# альтерглобалистами, представляю-
щими две альтернативные концепции 
развития человеческого рода. Глоба-
листская партия «предполагает пре-
одоление узких рамок национальных 
государств», отказ от «концепции наци-
онального суверенитета» и#гегемонию 
«мирового правительства». Парадигма 
альтерглобалистов «настаивает на зна-
чимости национального государства, 
которое кристаллизует культурно-исто-
рическую идентичность или, в# более 
широком значении, традицию. Она 
отстаивает важность суверенных прав 
народов, выступает против обесценива-
ния фактора территории и#постулирует, 
в#конечном счете, разрушение мировой 
гегемонии однополярного мира и# со-
зидание полицентричности» [19, с.#39].

Осознанная реализация сценария 
альтерглобализма требует рефлексии 
социально-антропологических смыс-
лов традиций. Именно социально-гума-
нитарное, философское и#богословское 
знание, по Д. Зильберману, сообщает 
нашей субъектности качество парци-
альности (лат.# — пристрастность) 
или причастности к# конкретному со-
циально-историческому сообществу [5, 
с.#82]. При этом всякая культура живет 
практиками: а) поворота к� традиции 
и#б) прорыва в�будущее, раскрывая себя 
как поиск стратегий жизнестойкости 
и# жизнеспособности, обретения пас-



100 РУССКАЯ ПОЛИТОЛОГИЯ — RUSSIAN POLITICAL SCIENCE. 2025. № 3 (36)  
ИСТОРИЯ, ДИПЛОМАТИЯ И ЦЕННОСТИ В СОВРЕМЕННОМ МИРЕ

Творческой, ибо подразумевает задачу 
переоткрытия определенной социаль-
но-антропологической размеренности, 
позволяющей вновь ощутить вкус 
жизни, найти выход из исторической 
патовой ситуации. Как отмечает В.Н. 
Шевченко, традиция отражает вопло-
щение исторического человека в#бытии 
народа при обогащении новыми эле-
ментами; здесь сочетаются творческое 
(инновации) и#консервативное, это ком-
бинация стабильности и#продвижения 
вперед [19, с.#90]. 

Действительно, по В.В. Аверьянову 
в#традиции есть не только повторение, 
но и#заполнение белых пятен, иногда 
даже построение с# чистого листа. Ре-
генеративность оказывается важнее 
простого сохранения, в#нее включаются 
множественные мутации и#модифика-
ции [2, с.#12].

Однако многие из поворотов к#тра-
диции с# XIX# в. не увенчивались успе-
хом, поскольку ведущим субъектом 
истории выступает человек модерна, 
берущий от традиции ровно столько, 
«сколько способен вместить», сколько 
необходимо для «подзарядки» утопий 
модерна. В.В.#Аверьянов отмечает, что 
«развитие современной социальной 
мысли во многом отражает путь утраты 
традицией-системой трансцендентного 
и# ноуменального, путь постепенного 
и# поэтапного утверждения низших, 
формально-функциональных аспектов 
традиции. Традиционность в#ходе ста-
новления общества модерна сначала 
теснит то, что породило ее#— традицию 
как вертикальную и#ориентированную 
на большую историю сущность куль-
туры, а# затем и# вовсе подменяет ее, 
растворяя переживание наследуемой 
миссии в# налично-условных пред-
ставлениях о# преемственности как 
формальной «дурной бесконечности» 
перехода от поколения к# поколению, 
повторения одного и#того же» [2, с.#78].

Реальность и# концепт религии 
в# XVIII# в. оказались под запретом се-
кулярной секты эпохи Просвещения, 

сионарности. По А.С. Панарину пассио-
нарность субъектов истории «связана 
с# чувством горизонта# — преодолени-
ем повседневной конъюнктуры с# по-
мощью долговременных установок. 
Долговременность же бывает двух 
видов: устремленная назад, к# дале-
кой традиции, к# священным заветам, 
и#устремленная вперед, в#обетованное 
будущее. В#этом смысле можно разли-
чать пассионарность завета#— острое 
переживание причастности к#традиции 
и#готовности всеми силами защищать 
ее#— и#пассионарность обетования или 
исторического проекта». [14, с.#200].

Диалектика обетования и# проекта, 
традиции и# утопии# — это реалии че-
ловека после «осевого времени» (по 
К. Ясперсу), человека современности, 
который создал феномен «маятника 
модерна» (по А. Михайловскому). 
Большинство подобных мировоззрен-
ческо-антропологических поворотов 
осуществлялись, оборачиваясь новым 
интересом к# жизни, иной конфигура-
цией исторического бытия человече-
ского рода. Например, и# Ренессанс, 
и# Реформация были одновременно 
связаны как с#гностическими утопиями, 
так и#с#обретением традиций. В#первом 
случае с# античной эллинистической 
культурой, во втором#— в#обращении 
к# апостольским временам христиан-
ства. Исихастская волна XIV#в., связан-
ная с# учением об энергиях святителя 
Григория Паламы, продолжила и#углу-
била смыслы Вселенских Соборов 
IV-VII#вв. Один из последних призывов 
поворота к�традиции в#истории России 
произошел в# исторической ситуации 
1988–1990#гг., связанной с#возращени-
ем имен культуры русского зарубежья. 
Таким образом, диалектику обетования 
и# проекта можно рассматривать как 
примеры диалектической историче-
ской динамики человеческого рода, 
кризисной и#творческой одновременно. 
Кризисной, поскольку связана с#пони-
манием истончения и#невозможности 
продолжения текущей формы бытия. 



101Агапов О.Д., Волобуев С.Г. Социально-антропологический смысл поворота 
к традициям

свободы, справедливости и# т.д. Вне 
субъектности# — традиция анонимна, 
это не более чем дискурс и#нарратив, 
«игра в# бисер». Все традиционалисты 
ХХ# в.# — как показывает история рус-
ской религиозной философии# — это 
вчерашние марксисты, ницшеанцы, 
позитивисты#— мировоззренческие ни-
гилисты, увидевшие в#традиции нечто 
большее, чем культуру, а#саму «Истину, 
Путь и# Жизнь». Давид Зильберман, 
в#1970-е годы разрабатывая модальную 
методологию к#исследованию культур-
но-исторического бытия человеческого 
рода, полагал, что «традиция осущест-
вляется в�действиях осмысления, нор-
мирования и�оценивания» [5, с.#82], как 
форма «сознательного культурного 
творчества» [5, с.# 336], как «актуали-
зация кода культуры через инициацию 
и#постинициацию» [5, с.#538].

Вместе с# тем, необходимо иметь 
ввиду, что традиции имеют совер-
шенно разный статус в# архаическом/
локальном типе общества традиций 
и# в# мире модерна. В# первом случае 
они латентны и# не интерпретируемы, 
а# во втором# — вариабельны, богаты 
на практики интерпретации культурно-
исторического творчества. Например, 
Станислав Каспэ совершенно верно 
пишет, что «в традиционных обще-
ствах традиций нет. Можно, конечно, 
сказать, что традицией в#них является 
решительно все, все элементы социаль-
ной ткани (как и#сама ее структура), но 
это было бы, во-первых, упрощением, 
во-вторых, анахронизмом. Подобное 
суждение может быть сделано только 
извне традиционного общества, из за-
местившей его социальной реальности 
(но из него же возникшей, потому что 
возникать ей было больше неоткуда). 
В#традиционных обществах просто от-
сутствовал тот фон, на котором можно 
обнаружить особую фигурацию люд-
ских взаимодействий, определимую 
как “традиция”» [7, с.#10].

Однако следует помнить, что то, что 
сегодня воспринимается как единое 

но религия вернулась в# категориях 
традиции, культуры, социума (Э.#Дюрк-
гейм), сакрального, нуминозного#— т.е. 
в#переформатированном#/ фрагментар-
ном виде. Религия и#традиция#— поле 
критики и# эксплуатации со стороны 
элит�/ сообществ модерна, на плечах, 
и#за счет ограбления которых выросло 
новоевропейское общество,#— сегодня 
возвращаются и#требуют своей реаби-
литации, ревитализации и#роли/места 
в# современных процессах развития 
человеческого рода. Проект модерна за 
XIX–XX#вв. превратился из утопии в#дог-
му, в#то, что должно быть переоценено 
и#деконструировано, и#в#новом, уже не 
гегемонистском ключе/варианте инте-
грировано в#социально-гуманитарные 
стратегии современности. Необходимо 
преодолеть догматизм мышления эпо-
хи модерна. Человеку современности, 
в# целом, необходимо ближе посмо-
треть на этапы собственной эмансипа-
ции. Есть большая вероятность того, что 
многое воспринимаемое как отжившее 
было формой, защищающей от природ-
ных, психических, социальных, мета-
физических сил, способных разрушить 
сферу человеческой жизни.

Традиционные идеи могут воз-
вращаться и# в# этике: так, с недавнего 
времени возвращается идея этики 
добродетели в# противовес подходам 
модерна [22].

На наш взгляд современная пара-
дигма рефлексивного традиционализ-
ма и# соответствующий ей взгляд на 
историю человеческого рода способны 
стать ресурсом для устойчивого раз-
вития как России, так и# иных гибрид-
ных обществ модерна. Лоскутность 
и# фрагментарность современности 
может изживаться на путях осмысления 
потенциала традиций прошлого. Нам 
требуется онтологическая практика об-
ретения субъектности человеческого 
рода, которая возможна в# традиции 
и# имеет институциональную привяз-
ку к# экзистенциальным категориям 
пола, государства, порядка, религии, 



102 РУССКАЯ ПОЛИТОЛОГИЯ — RUSSIAN POLITICAL SCIENCE. 2025. № 3 (36)  
ИСТОРИЯ, ДИПЛОМАТИЯ И ЦЕННОСТИ В СОВРЕМЕННОМ МИРЕ

между традицией и# модернизацией, 
но и#традицией и#архаикой. Социальная 
реальность XXI#в. гетерономна, богата 
на традиции с# длинным или корот-
ким историческим эхом. Гибридность 
преодолевается благодаря узким со-
обществам традиций (монашество, «по-
священные», академики и#т.д.). Между 
ними есть взаимосвязь, но они не 
тождественны друг другу, формируют 
различные установки, понимание цели 
жизни и# т.д. Более того, между ними 
есть конкуренция, есть онтологическое 
различие и#разница в#духе Э. Фромма 
(биофилия и#некрофилия).

В институциональном плане воспри-
ятие современного жизненного мира 
как спектра традиций разной длины 
и#степени влияния на людей позволяет 
пересмотреть оппозиции философии 
прогресса XVIII#в. Конкретнее, христи-
анство для времен Римской империи 
было абсолютной социально-гумани-
тарной новацией, которая превратила 
себя в# классическую традицию или 
онтологический канон. Как показал 
В.С.# Левицкий, «споры между гности-
ками и# их христианскими визави, как 
правило, велись заочно и# касались 
достаточно узкого круга мыслителей, 
способных этот спор поддерживать. 
Но, в# отличие от гностиков, христиа-
нам удалось: 1)#сделать отстаиваемые 
ими смыслы широко известными и#до-
ступными; 2)# воплотить эти смыслы 
в# социальной структуре, организовав 
социальный институт их оберегаю-
щий# — Церковь», которая взяла на 
«себя функции утверждения догмата, 
формирования канона, унификации 
ритуала, обеспечила кристаллизацию 
и#канонизацию центральных смыслов 
христианской реальности. С#течением 
времени эти смыслы и# соответствую-
щие им социальные практики были рас-
пространены сначала на европейскую 
культуру, а# позднее# — на весь мир» 
[10, с.#10].

Иными словами, социально-гумани-
тарные инициативы обретают в# исто-

целое традиционного и/или аграрного 
общества, в# историческом плане раз-
рывает эпоха «осевого времени» К. 
Ясперса, ставшая периодом различия 
между миром архаики и#традиции. Ины-
ми словами, формирование традици-
онного общества на обломках Римской 
империи имело своей основой субъ-
ектность и# рефлективность, не тож-
дественные миру античности. В# част-
ности, В.С. Левицкий и# А.И. Неклесса 
в#Средневековье видят борьбу между 
христианством и# гностицизмом [10; 
13], С.С. Хоружий описывает эту эпоху 
как различие между пред-топической 
и#онтологической антропоформациями 
[18, с.#66]. Например, исходная антропо-
формация представлена Человеком Ар-
хаическим#— «архаическими формами 
религиозности, в#которых предельный 
опыт человека был представлен лишь 
смутными, не артикулированными им-
пульсами и#устремлениями, имевшими 
смешанную природу: человек еще не 
разделял те проявления, в#которых реа-
лизовывались его идентификация себя 
в# бытии и# его отношения с# бессозна-
тельным. Онтологическое и#онтическое 
в# его сознании не были различены» 
[18, с.#641]. С#появлением христианства 
началась, по С.С. Хоружему, «эпоха иси-
хастского органона» (IV–XIV#вв. н.э.), за-
вершаемая исихастским возрождением 
в#Византии. Главное открытие этой эпо-
хи#— открытие личности, личностного 
бытия [1]. Период с#XIV по XX#в. отмечен, 
согласно антропологической диагно-
стике С.С. Хоружего, как минимум тремя 
антропоформациями (Безграничный 
Человек (XIV–XIX# вв.); Онтический# / 
Топологический (Безумный) Человек 
(конец XIX# — первая половина XX# в.); 
Виртуальный Человек (вторая поло-
вина ХХ#— начало XXI#в.)), задающими 
свои практики, институты, традиции.

Иными словами, наше представ-
ление о# традициях, сложившееся 
в# философско-гуманитарной пара-
дигме XVIII–XIX# вв., должно быть из-
менено. Противоречие есть не только 



103Агапов О.Д., Волобуев С.Г. Социально-антропологический смысл поворота 
к традициям

рии человечества устойчивость только 
тогда, когда опираются на институты 
онтологической ответственности. 
Проблема нашей эпохи (XX–XXI# вв.) 
в# том, что в# условиях постмодернист-
ской деконструкции у# нас произошел 
кризис делигитимации институтов 
смысла, сегодня ни церковь (шире# — 
институции религий «осевого време-
ни»), ни университеты, ни государство, 
ни «фабрики мышления» не обладают 
достаточной учреждающей силой (по 
М.К.# Петрову), способной к# созданию 
широкой, вмещающей различные он-
тологические картины мира, матрицы. 
Полагаем, что прав С.И.#Каспэ, утверж-
дающий, что современная политика 
поворота к#традициям воспринимается 
многими в#российском обществе: а)#ин-
струментально, б) «в высокой степени 
индифферентно к# содержанию тех 
политических программ и# курсов, за-
щитой которых призвано служить» 
и#в)#«в#высокой степени индифферент-
но и#к#ее аутентичности» [7, с.#20–23].

Возвращаясь к# сюжету различия 
между гностицизмом и#христианством, 
следует отметить, что кардинальное 
отличие гностицизма от христианства 
состояло еще в# том, что гностики 
«считали возможным исправление 
или даже написание новых священных 
текстов, если это проясняет вопрос 
и# способствует пониманию истины», 
тогда как «церковную стратегию можно 
назвать воплощением ветхозаветной 
формулы «не прибавляйте к�тому, что 
я заповедую вам, и�не убавляйте» [Втор. 
4:2]» [10, с.# 11]. Тем самым христиане 
опирались на духовную практику пре-
ображения человека, преемственность 
и#открытость в#передаче смыслов Еван-
гелия, на авторитет апостолов и#прак-
тик первых христиан, тогда как гностики 
предпочитали аморфность, эзотерич-
ность, харизматичность в# толковании 
Евангелий. «Гностицизм же в#своей ос-
нове есть действенная иллюзия и#энер-
гичная попытка постижения истины 

и#свободы без обретения жертвенной, 
самоуничижающей любви» [13, с.#53].

Кроме того, если христиане исходи-
ли из понимания всеобщности спасе-
ния, то гностики создали учение о#раз-
ной участи людей. А.И.#Неклесса пишет, 
что «различие двух ответов на тайну 
бытия проявляется также в#отношении 
к#несовершенствам жизни: гностицизм, 
копя в�хрониках цивилизации нигилизм, 
отрицает жизнь и, тяготея к#силам ис-
кусства, изобретает несуществующее 
(плодит утопии), в#то время как христи-
анство приходит в#падший мир, чтобы 
попытаться его спасти. Смысл и#резуль-
тат христианского творчества все-таки 
не спиритуалистичен, а# реалистичен, 
конкретен и# даже персоналистичен. 
Его цель# — не искусство как апогей 
бесконечного процесса, а#спасение как 
торжество результата. Не идеальный 
проект здесь отделяется от какофонии 
случайного, но человеческая личность 
отъединяется от греха и#его следствий 
(искажений), так что объект творчества 
охватывает, в# конечном счете, весь 
мир, не предрешая, однако, резуль-
тат, но воплощая его в# соответствии 
с#милосердием и#свободой икономии 
спасения. Проще говоря, гностицизм 
склонен уничтожать несовершенное, 
а�не исцелять» [13, с.#55].

Если проследить историю гности-
цизма, то она приходит к� борьбе про-
тив онтологических позиций религии, 
которая в#период Вселенских Соборов 
становится ведущей традицией Средне-
вековья. Так, А. Неклесса, указывая на 
гностические корни постсовременности, 
утверждает, что большинство движений 
Ренессанса# — Просвещения, а# также 
многие международные НПО и#«фабри-
ки мысли» вышли из гностических сект, 
игравших роль неформальных центров 
влияния и#силы чрезвычайно широкого 
спектра [13, с.#66].

Одной из гностических идеологий 
выступает гуманизм, где главным 
мировоззренческим принципом, по 



104 РУССКАЯ ПОЛИТОЛОГИЯ — RUSSIAN POLITICAL SCIENCE. 2025. № 3 (36)  
ИСТОРИЯ, ДИПЛОМАТИЯ И ЦЕННОСТИ В СОВРЕМЕННОМ МИРЕ

В.А.#Щипкову, стал антропоцентризм, 
а# методом� — отрицание традиции 
во имя утопии [21, с.# 11]. Более того, 
«отрицание традиции становится ос-
новным методом гуманизма, способом 
мыслить для человека этой культуры. 
Традиция означает само христианство, 
Церковь и# все, что связывает обще-
ство с# христианским Преданием, т.е. 
обряды, нормы общественной морали, 
поведенческие привычки («традиция» 
и# есть «предание»). Причина борьбы 
с#христианским наследием заключается 
в# ключевом положении христианства 
о# том, что человеческая природа ис-
кажена первородным грехом и# несо-
вершенна, а# преображение человека 
не может совершиться только личными 
усилиями, без Божественной помощи. 
Это подрывает основу гуманизма, ли-
шает его риторику соблазнительной 
силы» [21, с.#12].

Как отмечает В.А. Щипков, «в эпоху 
Возрождения и# Просвещения слово 
«современный» приобрело ту эмоци-
ональную окраску, которую мы видим 
в#нем и#сегодня. С#введением трехчаст-
ного деления истории на Античность 
(древность), Средневековье и# Новое 
время (современность) время стало 
и# оценочным средством, и# обоснова-
нием идеи прогресса. Все традицион-
ное стало пониматься как устаревшее 
и� отсталое, отчего необходимо от-
казываться в# том числе силовыми, 
революционными методами, а#все со-
временное (тем более будущее)#— как 
положительное» [21, с.#12]. Разумеется, 
«черты гуманистической антропологии 
менялись» за XVIII–XX#вв., но «оставался 
присущим неизменный принцип: все 
формы гуманизма создавали опре-
деленный секулярный идеал и# образ 
человека. Секулярная антропология 
рассматривала человека в# качестве 
вполне совершенного творения при-
роды, заставляла человека гордиться 
самим собой, что позже будет названо 
достоинством, и# неизменно вновь 
и#вновь толкала к#мысли, что человек 

сам может быть для себя высшим нрав-
ственным авторитетом» [21, с.#13].

Отход от секулярности как обяза-
тельного норматива можно увидеть 
у#Дж. Милбанка, утверждающего, что за 
некоторыми религиозными традиция-
ми стоит более богатый и#погруженный 
в#жизнь опыт [23; 25].

Именно в# идеологии гуманизма 
за миром «осевых религий», за со-
циально-культурными традициями 
Средневековья закрепляются, как ми-
нимум, три априорных предубеждения 
секулярной антропологии, а#именно: а) 
мир традиций# — «царство косности», 
а#не творчества; б) традиции анонимны 
и# авторитарны, сдерживают личност-
ное развитие; в) традиции локальны, 
а#гуманизм универсален.

Перечисленные псевдоаксиомы 
гуманизма с# большим трудом были 
деконструированы философами, куль-
турологами, религиоведами ХХ–XXI#вв.  
Так, видный представитель русской 
мысли Л.П. Карсавин считал, что тра-
диция не противостоит личностному 
развитию, но является его необходи-
мым условием, уникальным наследием 
и#связующим звеном между индивиду-
альным и#универсальным, временным 
и#вечным, человеческим и#божествен-
ным [8].

Философ В.В. Аверьянов в# своем 
фундаментальном труде выделяет 
в#традиции три атрибута: полноту, со-
борность и# вселенскость. «Традиция 
обладает свойством всеобщности, 
поскольку она присутствует во всех 
сферах жизнедеятельности человека. 
Под традицией понимается обычно 
культурное, в� том числе социальное 
и� политическое наследие, которое 
передается от поколения к�поколению. 
Понятие традиции имеет ценностную, 
содержательную сторону, функцио-
нальную сторону, как вполне опреде-
ленный способ хранения и# передачи 
образцов деятельности людей, вклю-
чая институциональные формы» [2, 
с.#15]. Кроме того, как показал О.И.#Ге-



105Агапов О.Д., Волобуев С.Г. Социально-антропологический смысл поворота 
к традициям

нисеретский, социальные институты 
модерна, исторические традиции и#со-
циально-антропологические практики 
взаимосвязаны между собой, где «ин-
ституты#— составляющие социальной 
структуры, традиции# — выделяемые 
нити исторического процесса, прак-
тики# — развернутая, реализованная 
функциональность» [4, с.#10].

В конечном итоге повседневность 
или «жизненный мир» современности 
шире, чем «мир новаций и# мир ценно-
стей». Это, по А.С. Панарину, «триада, 
составляющая основу нашего бытия. 
Отношения внутри этой триады по-
стоянно меняются, но в# пределах 
значений, совместимых с# законами 
сохранения человеческого вида. Нова-
ции могут посягать на жизненный мир 
(это в# особенности доказала история 
промышленных обществ), но они же 
необходимы для его сохранения, ибо 
человек не имеет стабильных есте-
ственных ниш, его удел#— творчество» 
[14, с.#45].

Литература

1. Аванесов С.С. Личность как синергийная конституция#// Философские науки.#— 2008.#— 
№#2.#— С.#32–47.

2. Аверьянов В.В. Традиция и#динамический консерватизм. (Издательская серия ИДК).#— 
М.: Институт динамического консерватизма, ООО «Центральный издательский дом», 
2012.#— 696 с. 

3. Ахматова А. Думали.#— [Электронный ресурс].#— Режим доступа: https://www.culture.
ru/poems/9005/dumali (дата обращения: 12.12.2025).

4. Генисаретский О.И. Навигатор: методологические расширения и#продолжения.#— М.: 
Путь, 2002.#— 528 с.

5. Зильберман Д. К#пониманию культурной традиции.#— М.: Институт развития им. Г.П.#Ще-
дровицкого; Политическая энциклопедия, 2015.#— 623 с.

6. Иванов Д.И., Варава В.В. Триумф нечеловеческого, или Taedium vitae «конца истории»#// 
Вопросы философии.#— 2025.#— №#1.#— С.#34–50.

7. Каспэ С.И. В#этом шкафу много скелетов: политическое использование традиций в#со-
временной России#// Социологическое обозрение.#— 2022.#— Т.#21.#— №#1.#— С.#9–37.

8. Карсавин Л.П. Философия истории.#— СПб.: Комплект, 1993.#— 352 с.
9. Кравченко С.А. Диагностика рисков становления новой России: запрос на интегральное 

и#суверенное знание в#сфере социально-политических наук#// Полис. Политические 
исследования.#— 2023.#— №#3.#— С.#165–180.

10. Левицкий В.С. Социология смысла: роль церкви в#противостоянии гностицизма и#ор-
тодоксии как онтологических парадигм#// Религиоведение.#— 2021.#— №#2.#— С.#5–16.

11. Малявин В.В. Китай управляемый.#— М.: Европа, 2009.#— 303 с.
12. Михайловский А.В. Маятник модерна: дискуссии о#технике в#Германии.#— М.: Академи-

ческий проект, 2024.#— 495 с.
13. Неклесса А.И. Неопознанная культура. Гностические корни постсовременности#// Куль-

тура на рубеже XX–XXI веков: Глобализационные процессы.#— СПб.: Нестор-История, 

Выводы и
 перспективы исследо-
вания. Итак, подводя итоги нашего 
исследования, можно утверждать, что 
в# нем мы раскрыли ряд общих миро-
воззренческих, теоретико-методоло-
гических, институциональных и# экзи-
стенциальных проблем, выступающих 
существенными ограничениями для 
устойчивости традиционалистской 
тенденции как в# международных от-
ношениях, так и#в#политике Российской 
Федерации. Поворот к�традициям тре-
бует определенного периода времени 
для последовательной переоценки 
и# конституирования социально-исто-
рической матрицы аксиомодерна. 
Наиболее сложным выступает антро-
полого-экзистенциальный момент 
поворота к# традиции, поскольку он 
подразумевает наличие осознанной 
интенции и#воли к#смыслам, мужества 
и#стойкости, мудрости и#творчества от 
исторического субъекта современно-
сти, его готовности к# экзистенциаль-
ным практикам мира традиций.



106 РУССКАЯ ПОЛИТОЛОГИЯ — RUSSIAN POLITICAL SCIENCE. 2025. № 3 (36)  
ИСТОРИЯ, ДИПЛОМАТИЯ И ЦЕННОСТИ В СОВРЕМЕННОМ МИРЕ

2009.#— С.#188–243.#— [Электронный ресурс].#— Режим доступа: https://culturolog.ru/
content/view/1242/9/ (дата обращения: 12.12.2025).

14. Панарин А.С. Реванш истории: российская стратегическая инициатива в#XXI веке.#— М.: 
Русский Миръ, 2005.#— 432 с.

15. Смирнов А.В. Сознание. Логика. Язык. Культура. Смысл.#— М.: Языки славянской куль-
туры, 2012.#— 712 с.

16. Соколова Р.И. Традиция как духовный фундамент политической стратегии# // Фило-
софские науки.#— 2011.#— №#9.#— С.#48–59.

17. Тодд Э. Интервью Наталии Руткевич: «Если концепции Добра и#Зла больше не суще-
ствуют, то за что вообще нам стоит бороться?»#// Тетради по консерватизму: Альманах. 
№#3.#— М.: Некоммерческий фонд#— Институт социально- экономических и#политиче-
ских исследований (Фонд ИСЭПИ), 2024.#— С.#324–338.

18. Хоружий С.С. Фонарь Диогена. Проект синергийной антропологии в# современном 
гуманитарном контексте#/ Отв. ред. С.С. Хоружий.#— М.: Прогресс#— Традиция, 2010.

19. Шевченко В.Н. «Новая современность» и#традиция в#многополярном мире: философ-
ско-политический анализ [Текст]# / Рос. акад. наук, Ин-т философии; В.Н. Шевченко, 
В.И.#Спиридонова, Р.И. Соколова.#— М.: ИФ РАН, 2018.#— 117 с.

20. Щипков А.В. Идеология социального традиционализма (социал-традиция)#// Ортодок-
сия.#— 2022.#— №#2.#— С.#11–48.

21. Щипков В.А. Секулярные основания и#утопические черты идеологии трансгуманизма#// 
Вестник Московского университета. Серия 12. Политические науки.#— 2018.#— №#3.#— 
С.#7–24.

22. MacIntyre A. After Virtue: A Study in Moral Theory.#— University of Notre Dame Press, 2007.
23. Milbank J. Theology and Social Theory: Beyond Secular Reason.#— Wiley-Blackwell, 2006.
24. Shils E. Tradition.#— University of Chicago Press, 2006.#— 334 p.
25. Taylor C. A Secular Age.#— Belknap Press, 2007.


